
Giovedì 4 aprile 2002 - ore 14.00 
Quarta giornata di studio 
per il Piano per la Salute 
"Internet e promozione della salute" 

  

Sintesi dell'intervento del Dott. Sandro Spinsanti 
Janus - Roma 

Comunicare ed informare: quale empowerment per il cittadino 
Where his the wisdom we lost in knowledge? 

Where is the knowledge we lost in information? 
T. S. Eliot 

I versi di Eliot che abbiamo posto in esergo delineano uno scenario 
che in inglese si chiamerebbe slippery slope, ovvero "china fatale": 
"Dov'è la sapienza che abbiamo perso, facendola diventare 
conoscenza? dov'è la conoscenza che abbiamo perso, facendola 
diventare informazione?". L'incontro tra chi soffre di una patologia e 
chi offre servizi finalizzati alla guarigione diventa sempre più spesso 
uno scontro, con la tendenza a spostarsi dall'ospedale e 
dall'ambulatorio alle aule dei tribunali; la comunicazione è 

frequentemente un dialogo tra sordi; l'informazione invece sembra essere diventata 
centrale nel rapporto clinico, soprattutto sotto forma del cosiddetto "consenso informato". 
È ormai routine sottoporre al paziente che deve affrontare un intervento diagnostico 
invasivo, un'operazione chirurgica o un trattamento terapeutico un modulo da 
sottoscrivere, nel quale - nella migliore delle ipotesi - è descritta la natura dell'intervento 
medico, le indicazione e controindicazioni, gli effetti collaterali, le alternative possibili. Nella 
peggiore delle ipotesi, che poi nella realtà è la più frequente, le informazioni sono 
sommarie, mentre tutto l'interesse appare finalizzato ad avere il consenso del paziente, 
materializzato nella firma in calce al modulo. Se qualcuno avanzasse proteste, potrebbe 
ricevere come risposta: "Che cosa vuole, queste sono le esigenze della bioetica!". 
Ma è proprio questa la pratica che il movimento della bioetica intendeva promuovere? Il 
dubbio è più che legittimo. Ripercorrendo la strada fatta dalla bioetica in trent'anni - aiutati 
anche da un anniversario: il neologismo è stato proposto nel 1971 dal ricercatore oncologo 
Van Rensslaer Potter con l'opera Bioethics: a bridge to the future - ci rendiamo conto che 
molte delle ispirazioni originarie sono andate perdute per strada. Il terreno di coltura del 
movimento è stato il richiamo alle humanities. Riflettendo sulla crisi della medicina che, a 
dispetto degli spettacolari successi terapeutici e tecnologici, si stava già profilando, alcuni 
spiriti dotati di quella genialità innovativa che gli americani chiamano "vision" proposero la 
cura delle humanities. Il sapere che nasce dal tronco della tradizione umanistica aveva 
bisogno di rivendicare la sua importanza per la società. La medicina e i professionisti della 
sanità, da parte loro, dovevano riconoscere l'incompletezza dei loro sforzi, se orientati 
unicamente ad accrescere il sapere scientifico. L'idealismo dei pionieri - tra i quali ci 
limitiamo a menzionare il solo Edmund Pellegrino, della Georgetown University - era 
sostenuto economicamente dal "Fondo nazionale per le humanities" mediante un 
sostanzioso stanziamento destinato a promuovere un riavvicinamento tra formazione 
umanistica e formazione tecnologica, non solo in medicina ma anche in altri ambiti 
professionali. 
L'analisi da cui era partita la vigorosa azione promossa dal "Fondo nazionale" aveva 



identificato, con un senso di allarme, lo scollamento tra la cultura scientifico-tecnologica e 
quella umanistica: la prima sembrava andare per conto proprio, come sorretta da una 
metafisica di autogiustificazione, senza alcun bisogno di analisi concettuale e di verifica 
delle sue finalità e del rispetto di esigenze etiche; la cultura umanistica, da parte sua, era 
completamente isolata, incapace di incidere nella società, riluttante a impegnarsi in un 
confronto serrato con gli scopi, i metodi e le pratiche scientifiche. Le conseguenze del 
distacco erano particolarmente sensibili e preoccupanti in campo medico: la conoscenza e 
il potere si erano estesi così rapidamente da distanziare la capacità di riflessione. Con 
riferimento al distico di Eliot, il problema individuato era uno scivolamento progressivo 
dalla sapienza verso la conoscenza (applicata). 
Il neologismo "bioetica" era destinato a raccogliere le spinte del movimento delle medical 
humanities e a rappresentarle presso l'opinione pubblica. La scelta è stata quasi casuale. 
Come ha raccontato Warren Reich, lo studioso cui si deve la prestigiosa Encyclopedia of 
Bioethics (1978), che ha consacrato il termine e fondato la disciplina, fino all'ultimo ha 
esitato se chiamare l'opera progettata di "bioetica" o di "etica medica". Ha preferito alla 
fine il neologismo perché gli ha attribuito la potenzialità di introdurre una nuova pratica di 
riflessione, caratterizzata dall'interdisciplinità: si aspettava che la nuova denominazione 
favorisse un dialogo, finora inedito, tra la scienza, la medicina, la filosofia morale, la 
religione e le altre discipline afferenti alle humanities. Il neologismo ha poi stravinto. Ma è 
legittimo avanzare l'interrogativo su quanta parte del progetto originario si sia persa per 
strada. 
Metterebbe anche conto chiedersi quanto sia responsabile la bioetica - specialmente 
quella prodotta dall'attivissima fucina dei centri e degli studiosi statunitensi - di un'enfasi 
eccessiva posta sul principio dell'autonomia, promosso a fulcro della nuova pratica 
medica. L'autodeterminazione del paziente è stata considerata come "l'uscita dalla 
minorità imputabile a se stessi" che, secondo Kant in Che cos'è l'Illuminismo?, costituisce 
l'ingresso della modernità. Dalla centralità del principio dell'autonomia deriva l'esigenza 
dell'informazione, considerata come il presupposto necessario al consenso ("Dov'è la 
conoscenza che abbiamo perso, facendola diventare informazione?", sarebbe l'amaro 
commento di Eliot).  
La deriva verso l'informazione, sempre più lontana dalla comunicazione e dall'incontro 
interpersonale, è molto marcata nella realtà culturale italiana. La bioetica non è scaturita 
da un movimento analogo a quello delle medical humanities americano. Le iniziative 
recenti di promozione degli studi umanistici - basti citare la Scuola superiore di studi 
umanistici di Bologna, diretta da Umberto Eco, e l'Istituto internazionale di studi umanistici 
di Firenze - non lambiscono neppure marginalmente il mondo della medicina. Bisogna 
riconoscere che impulsi determinanti per lo sviluppo della bioetica sono venuti piuttosto da 
quel cambiamento di rapporti tra pazienti e professionisti sanitari che ha reso questi ultimi 
sempre più esposti sul fronte giudiziario. In questo senso la vicenda della diffusione di 
quella pratica che ha assunto il nome di "consenso informato" è emblematica. 
Quando nel 1992 il Comitato nazionale per la bioetica proponeva il documento 
Informazione e consenso all'atto medico, nel quale il consenso informato veniva descritto 
come "una più ampia partecipazione del cittadino alle decisioni che lo riguardano", la 
federazione Nazionale degli Ordini dei medici rispondeva ufficialmente di non sentirsi 
vincolata da quelle indicazioni, che contrastavano con il dettato del Codice deontologico. 
Questo infatti attribuiva ancora al medico la discrezionalità nel fornire o no le informazioni 
al paziente, a seconda che le ritenesse opportune a favorire la salute del paziente. Nel 
giro di pochi anni, nelle successive revisioni del Codice del 1995 e 1998, la formulazione 
cambiava radicalmente. Veniva riconosciuto il diritto esclusivo del cittadino di essere 
informato, rafforzato dalle disposizioni legali di tutela della privacy. L'impressione tuttavia è 
che i comportamenti dei sanitari non siano stati influenzati dalle norme deontologiche, 



quanto piuttosto dal timore di procedimenti giudiziari. Sentenze clamorose hanno visto la 
condanna di medici che avevano preso decisioni regolandosi, secondo la classica 
formulazione, "in scienza e coscienza", omettendo di informare il paziente e di ottenerne il 
consenso. La ricerca di una medicina "sicura" è diventata una priorità e ha spianato la via 
a un uso del consenso informato - per lo più ridotto a modulistica da sottoscrivere - in 
senso difensivo. Così appare conclusa la parabola che dall'incontro tra medico e paziente 
- che ancora per Karl Jaspers costituiva una situazione di suprema densità antropologica - 
porta al nudo processo informativo: senza coinvolgimento empatico e senza esigenze di 
virtù, senza richiesta di relazione e sostanza etica, che non sia quella del rispetto formale 
dei diritti. 
Speculare e contrapposta alla slippery slope, è necessario immaginare un'altra via: 
dall'informazione alla comunicazione, dalla comunicazione all'incontro, come una ricerca 
del centro di gravità che conferisce equilibrio e forza alla pratica della medicina. 
L'informazione - che ormai costituisce la struttura portante dell'empowerment del cittadino 
che accede ai servizi sanitari - dobbiamo immaginarla in un contesto comunicativo, dove 
l'ascolto attivo gioca un ruolo fondamentale. Sullo sfondo, quale meta ideale, intravediamo 
quel denso incontro che non è solo uno scambio tra chi è portatore di un bisogno e chi ha 
risposte efficaci, ma uno scambio tra coscienze. "La vita, amico, è l'arte dell'incontro", 
proclama il poeta Vinicio De Moraes. Non lo è da meno per la medicina, rispetto a tutte le 
altre situazioni cruciali della vita. 

 


